
DISCOURS TOXIQUES
ENVERS LES PERSONNES MUSULMANES BRANCHE 

THÉMATIQUE

© Pierre CROM



PR
ÉA

M
BU

LE
 

02

PRÉAMBULE
Les personnes musulmanes en France font l’objet de nombreux 
préjugés et de visions stéréotypées qui ne prennent souvent pas en 
considération la diversité des populations musulmanes et de leurs 
pratiques religieuses et culturelles. Lorsque les personnes expri-
ment leur appartenance à l’islam par l’intermédiaire de signes, de 
vêtements ou de rites, la compatibilité de cette expression avec 
les valeurs de la République est questionnée par des femmes 
et des hommes politiques et par certains médias, qui invoquent 
un « conflit des civilisations » ou une possible « islamisation » de 
la société dans son ensemble. Derrière cet apparent rejet des  
musulmans se cache une forme de racisme beaucoup plus large 
qui est nourrie par l’instrumentalisation du terrorisme, la peur de 
voir son mode de vie et ses valeurs disparaître et l’arrivée massive 
de réfugiés en Europe, dans un contexte politique, économique et 
social difficile.

L’élaboration de cet outil a bénéficié du soutien de la 
Fondation Amnesty International France.

3 

4

6

12

PRÉAMBULE

PRÉSENTATION GÉNÉRALE

POUR ALLER PLUS LOIN

ARGUMENTAIRE CONTRE LES IDÉES REÇUES

SOMMAIRE

La fiche pédagogique « Discours toxiques envers les personnes 
musulmanes » est une branche thématique conçue pour accom-
pagner et compléter le guide « Agir contre les discours toxiques ». 
Cet outil, composé d’un guide et de plusieurs fiches pédago-
giques, a pour objectif de permettre à toutes les personnes qui le  
souhaitent de s’auto-former afin de développer des stratégies de 
réponses adaptées aux discours toxiques.

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

© Lene Christensen/AI



PR
ÉS

EN
TA

TI
ON

 G
ÉN

ÉR
AL

E

04

PR
ÉS

EN
TA

TI
ON

 G
ÉN

ÉR
AL

EPRÉSENTATION GÉNÉRALE

// ENTRE PRÉJUGÉS ET DISCRIMINATIONS

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

Le terme « musulman » fait référence aux personnes pratiquant la  
religion de l’islam. Mais « être musulman » peut renvoyer à des carac-
téristiques identitaires qui dépassent souvent le cadre religieux pour 
s’inscrire dans un contexte plus large – appartenance à une tradition, 
à une culture liées au pays d’origine de membres (ancêtres ou parents) 
de la famille.

Selon le Pew Research Center, environ 20 % des musulmans vivent 
dans des pays du monde arabe (Péninsule arabique, Afrique du Nord 
et Proche-Orient). Les pays qui comptent le plus de personnes musul-
manes sont cependant asiatiques : il s’agit de l’Indonésie (12,6 % des 
musulmans du monde), de l’Inde (11,1 %), du Pakistan (10,5 %) et du 
Bangladesh (8,2 %). 

En France, les personnes se disant musulmanes représenteraient  
environ 4,7 millions de personnes, soit un peu plus de 7 % de la popu-
lation1. La grande majorité de ces personnes est d’origine maghrébine 
ou subsaharienne, mais française de naissance ou par naturalisation. 

Depuis les attentats de 2001 aux États-Unis et la montée de la lutte 
contre un certain type d’extrémisme religieux, on a pu observer dans 
plusieurs pays d’Europe la montée d’un sentiment d’hostilité vis-à-vis 
des personnes musulmanes, qui sont fréquemment associées au  
terrorisme et donc à une menace. Par ailleurs, les discours politiques 
qui opposent islam et valeurs nationales (dont la laïcité) ont alimenté 
ces amalgames et libéré des discours selon lesquels les musulmans ne 
peuvent/veulent pas s’intégrer.

LIBERTÉ D’EXPRESSION
Au nom de la liberté d’expression, rien n’interdit de critiquer une 
religion. Toute personne doit pouvoir critiquer l’islam comme elle 
peut critiquer le catholicisme, le judaïsme ou le bouddhisme. 
Mais la critique doit prendre en compte les droits fondamentaux 
de celles et ceux qui se réclament de telle ou telle religion. Le 
droit international interdit ainsi tout appel à la haine nationale,  
raciale ou religieuse qui constitue une incitation à la discrimination,  
à l’hostilité ou à la violence.

Les discriminations visant les personnes musulmanes sont multiples, 
notamment sur le marché du travail et dans l’éducation. Toute personne 
affichant un symbole ou une tenue spécifique à l’islam – tel le foulard ou 
voile pour les femmes – risque de subir des discriminations parce qu’elle 
sera identifiée comme étant de confession musulmane. Ces discrimina-
tions sont rarement perçues comme telles, y compris par le grand public 
qui, trop souvent, associe le port du voile ou du foulard à une pratique 
radicale de l’islam.

Les discriminations peuvent être de différentes natures et ne se réduisent 
pas nécessairement à la pratique de la religion musulmane. Il existe 
d’autres critères non religieux comme l’origine ethnique, la couleur de 
peau, les préjugés culturels (ex. : parler la langue arabe, porter la barbe, 
avoir un physique perçu comme étant de type maghrébin) qui peuvent 
également générer des attitudes hostiles vis-à-vis de personnes « per-
çues » comme musulmanes. Selon une enquête de l’Union européenne, 
parmi les répondants musulmans, 75 % estiment que la discrimination 
fondée sur la religion est relativement ou très répandue en France, 71 % 
qu’elle l’est à raison de l’origine ethnique, et 66 % qu’elle l’est à raison 
de la couleur de peau¹.

1 – Ibid, p. 44.

Les musulmans représentent 
environ 7 %  

de la population française
7 %

1 – EU-MIDIS II, Deuxième enquête de l’Union européenne sur les minorités et la discrimination. 
Les musulmans – Sélection de résultats, Agence des droits fondamentaux de l’Union européenne, 
septembre 2017, p. 7.

© MA Ventoura 



PO
UR

 A
LL

ER
 P

LU
S 

LO
IN

POUR ALLER PLUS LOIN

// LIBERTÉ DE RELIGION

• La liberté de religion, partie intégrante de la liberté d’opinion et d’expression

Selon le droit international relatif aux droits humains, aucune restriction 
ne peut être imposée au droit d’avoir – ou de ne pas avoir – de convic-
tions, religieuses ou autres, ou des opinions en général.

Le droit d’exprimer ses opinions, de manifester sa religion ou ses convic-
tions peut toutefois être soumis à certaines restrictions, mais uniquement 
si celles-ci sont nécessaires pour la protection de la sécurité, de l’ordre 
et de la santé publique, ou de la morale ou des libertés et droits fonda-
mentaux d´autrui. Elles doivent être également proportionnées au but 
poursuivi, et ne pas porter atteinte à la substance même du droit. 

• Une liberté qui comprend celle de porter des signes religieux

Le port de vêtements et de signes religieux et culturels relève du droit à 
la liberté d’expression et du droit de manifester sa religion ou ses convic-
tions. Chaque individu doit être libre de décider s’il souhaite ou non por-
ter des signes ou des vêtements particuliers du fait de ses convictions 
religieuses, de ses coutumes culturelles ou pour tout autre motif.

Toute restriction ou imposition de règles vestimentaires dans les lieux 
publics peut constituer une violation du droit des personnes à la liberté 
d’expression, ou de leur droit de manifester leur religion ou leurs convic-
tions, si elle n’est pas nécessaire et proportionnée. La légitimité de cette 
restriction ne peut s’évaluer qu’au cas par cas. 

LIBERTÉ DE PENSÉE, DE CONSCIENCE ET DE RELIGION
L’article 18 du Pacte international relatif aux droits civils et poli-
tiques (1966) proclame : « Toute personne a droit à la liberté de 
pensée, de conscience et de religion ; ce droit implique la liberté 
d’avoir ou d’adopter une religion ou une conviction de son choix, 
ainsi que la liberté de manifester sa religion ou sa conviction, indi-
viduellement ou en commun, tant en public qu’en privé, par le culte 
et l’accomplissement des rites, les pratiques et l’enseignement. »

PO
UR

 A
LL

ER
 P

LU
S 

LO
IN

06

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

LIMITATIONS À LA LIBERTÉ D’EXPRESSION ET DE RELIGION
Amnesty International estime que les interdictions générales sur le 
port du voile intégral violent les droits à la liberté de religion ou de 
conviction et d’expression des femmes qui choisissent de le porter  
comme une expression de leur identité ou de leurs convictions  
religieuses.

Les limitations à la liberté d’expression et de religion ne peuvent pas être 
générales et ne doivent pas avoir pour conséquence de porter atteinte au 
principe de non-discrimination.

De la même manière, toute restriction au port de vêtements à caractère 
culturel ou religieux dans le domaine du travail doit être justifiée par 
une exigence professionnelle essentielle et déterminante. S’il peut être 
légitime de demander aux fonctionnaires qui représentent l’État (comme 
les agents de la force publique, les magistrats du parquet et les juges, 
qui exercent sur autrui les pouvoirs coercitifs de l’État) de respecter une  
neutralité totale dans leur tenue vestimentaire, rien ne justifie d’appli-
quer les mêmes règles à tous les employés du service public.

© REUTERS/Youssef Boudlal



PO
UR

 A
LL

ER
 P

LU
S 

LO
IN

PO
UR

 A
LL

ER
 P

LU
S 

LO
IN

08

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

LAÏCITÉ EN FRANCE
En France, la loi concernant la séparation des Églises et de l’État, 
adoptée en 1905, proclame en premier lieu la liberté de conscience, 
et garantit le libre exercice des cultes. Elle pose en second lieu le 
principe de la séparation des institutions publiques et des organi-
sations religieuses. Il n’y a plus de religion légalement consacrée, 
aucune religion ne doit être traitée différemment des autres.

La laïcité – terme qui n’est pas mentionné dans la loi de 1905 – est 
un principe qui établit la neutralité absolue de l’État en matière  
religieuse. Cette neutralité ne concerne pas les personnes privées 
dans l’espace public. Dans des circonstances particulières, cependant,  
l’État peut restreindre les libertés dans l’espace public en vue, par 
exemple, de répondre à une nécessité d’ordre public.

LIEUX DE CULTE
Amnesty rappelle que les États ont le devoir de s’assurer que les com-
munautés religieuses ont les possibilités égales d’établir des lieux de 
culte pour répondre aux besoins de leurs fidèles. La création de lieux 
de culte est une composante essentielle du droit à la liberté de religion.

© REUTERS/Vincent Kessler © REUTERS/Charles Platiau



PO
UR

 A
LL

ER
 P

LU
S 

LO
IN// LUTTE ANTI-TERRORISTE ET DISCRIMINATIONS

• �Mesures discriminatoires durant l’état d’urgence et dans le cadre de la lutte  
anti-terroriste

L’état d’urgence, qui a duré deux ans en France, puis la loi de sécurité 
intérieure et de lutte contre le terrorisme (SILT), qui a intégré les prin-
cipales dispositions de l’état d’urgence dans le droit commun, ont ciblé 
les personnes musulmanes de manière discriminatoire.

L’état d’urgence et désormais la loi SILT disposent que les perquisitions 
et assignations à résidence s’appliquent à « toute personne à l’égard 
de laquelle il existe des raisons sérieuses de penser que son comporte-
ment constitue une menace d’une particulière gravité pour la sécurité 
et l’ordre publics ». En se basant sur la notion vague et non définie de 
comportement, cette loi est une porte ouverte à des mesures arbitraires, 
sans qu’il y ait forcément de lien avec la menace terroriste. Ainsi, durant  
l’état d’urgence, dans certains cas, c’est sur la seule base de la pra-
tique religieuse réelle ou supposée qu’ont été prises ces mesures. En 
d’autres termes, des personnes ont été visées parce qu’un lien était fait 
par les autorités entre leur pratique réelle ou supposée de la religion  
musulmane et une menace grave à l’ordre et à la sécurité. Outre le fait 
qu’en faisant cet amalgame, ce type de mesures est discriminatoire et 
contrevient à la liberté de religion, il faut noter qu’aucune preuve de 
lien avec le terrorisme n’a été trouvée par la suite pour la très grande 
majorité de ces personnes visées.

En visant des personnes à cause de leur pratique religieuse, sans  
aucun lien avec le terrorisme, les mesures de l’état d’urgence ont donc 
contribué à renforcer la stigmatisation et la discrimination dont des 
personnes musulmanes en France se sentent, à juste titre, victimes.

• Chiffres clés et conséquences des mesures de l’état d’urgence

Entre novembre 2015 et octobre 2017, seulement 0,3 % des mesures 
prises sous l’état d’urgence ont mené à l’ouverture d’enquêtes judi-
ciaires pour faits de terrorisme. Aucun lien n’a donc pu être prouvé 
avec le terrorisme pour toutes les personnes touchées par des mesures 
extrêmement graves, allant de la perquisition de nuit, expérience sou-
vent traumatisante, à l’assignation à résidence pendant des mois qui 
peut mener à la perte de son travail, l’impossibilité de se soigner ou la 
stigmatisation sociale.

PO
UR

 A
LL

ER
 P

LU
S 

LO
IN

10

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

© Martin Barzilai © Fabrice COFFRINI / AFP 



// LES MUSULMANS EN FRANCE

• « Il y a trop de musulmans en France. »

La loi française interdit de recueillir et d’enregistrer des informations 
faisant apparaître directement ou indirectement les origines raciales ou 
ethniques ainsi que les appartenances religieuses des personnes. Il est 
donc très difficile d’avoir un chiffrage précis du nombre de personnes 
musulmanes en France.

Selon les estimations effectuées en 2010 par l’institut Pew Research  
Center, citées par l’Agence des droits fondamentaux de l’Union  
européenne, environ 4,7 millions de personnes musulmanes vivraient 
en France, représentant un peu plus de 7 % de la population du 
pays1.	

• �« Nous ne pouvons pas accueillir plus de réfugiés car les pratiques musulmanes ne 
sont pas compatibles avec la culture française. »

L’idée même de penser que les réfugiés seraient tous musulmans, ou 
principalement musulmans, est erronée. Les réfugiés ne sont pas tous 
originaires de pays dont la religion majoritaire est l’islam. Certains 
viennent de pays catholiques, orthodoxes, hindous ou bouddhistes.

Autrefois, les réfugiés polonais étaient considérés comme trop « ca-
tholiques », les Espagnols « trop communistes », aujourd’hui les réfu-
giés seraient trop « musulmans ». Finalement, le reproche fait à toutes 
ces personnes à travers les âges a toujours été d’être trop « différentes ».

Au-delà des fantasmes, il faut constamment rappeler que ce sont des 
personnes qui cherchent simplement à reconstruire leur vie en paix, et 
qu’elles y ont droit.

La France est un pays de diversité et de pluralité des cultures. La diversité, 
la pluralité font partie de notre identité, notre histoire. La France est histo-
riquement une terre d’accueil pour des personnes qui ont fui la guerre ou 
les persécutions. Des réfugiés d’Espagne, du Vietnam ou d’Europe centrale 
et orientale ont trouvé refuge en France et ce même si leur arrivée a souvent 
été source de crispations au départ. Il n’existe pas de « culture française » 
autre que celle que nous construisons ensemble, et qui est la synthèse de 
tous les riches apports des personnes qui composent notre société.

AR
GU

M
EN

TA
IR

E 
CO

NT
RE

 L
ES

 ID
ÉE

S 
RE

ÇU
ES

1 – Ibid, p. 7.

AR
GU

M
EN

TA
IR

E 
CO

NT
RE

 L
ES

 ID
ÉE

S 
RE

ÇU
ES

12

// DROITS DES FEMMES ET LIBERTÉ RELIGIEUSE

• « Le voile ne respecte pas le droit des femmes. »

Amnesty International défend partout dans le monde des femmes qui se 
battent pour le respect de leurs droits fondamentaux et dénonce les dis-
positions discriminatoires inscrites dans les lois nationales. Elle défend 
le droit de toute personne à ne pas subir de pressions ou de contraintes 
vestimentaires fondées sur des stéréotypes de genre.

Pour autant, la dignité des femmes ne peut être invoquée pour interdire à 
toutes les femmes, dont celles qui l’ont choisi – que ce soit par conviction 
ou toute autre raison – de porter le voile. Cela aboutirait également à une 
discrimination envers les femmes dans leurs droits et libertés.

Par ailleurs, une loi d’interdiction 
n’aide pas non plus les femmes qui 
sont contraintes de porter le voile in-
tégral. Une telle loi pourrait les punir 
en les cloîtrant davantage chez elles. 
Même si elle renforce les sanctions à 
l’égard de ceux qui obligent à porter 
le voile intégral, ce second volet est 
difficile à mettre en œuvre. Dès lors 
que le port du voile intégral est illégal, 
le risque est élevé de voir certaines 
de ces femmes contraintes de rester 
confinées chez elles. Ce confinement 
rend encore plus difficile tout contact 
avec d’autres personnes, y compris 
celles qui pourraient les aider à sortir 
de leur situation. N’apporter qu’une 
réponse répressive ne résout pas les 
problèmes que peut révéler la pra-
tique du port du voile intégral, car 
c’est oublier la nécessité d’apporter 
également des réponses sociales et 
pédagogiques.

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

© Elisa Angioletti/Indira Riadi

ARGUMENTAIRE CONTRE LES IDÉES REÇUES



• « Le port du voile dans l’espace public est contraire au principe de laïcité. »

La laïcité n’interdit pas le port du voile dans l’espace public, comme, 
par exemple, la rue. Le principe de laïcité, en France, impose à l’État 
d’être neutre. Cette neutralité ne concerne pas les personnes privées. 
En principe, elle s’applique à l’État, aux collectivités territoriales et aux 
services publics. La loi et certaines juridictions françaises ont apporté 
quelques nuances à ce principe, notamment dans les établissements 
scolaires. Néanmoins le principe demeure en ce qui concerne l’espace 
public en général.

// SÉCURITÉ

• « Tous les terroristes sont des musulmans. »

N’oublions pas que les premières victimes du terrorisme dans le monde 
sont des personnes de confession musulmane / des pays à majorité  
musulmane.

L’amalgame fait par certains entre la communauté musulmane et le  
terrorisme est non seulement faux mais dangereux. Que des personnes 
se revendiquent de la religion musulmane pour commettre des actes  
terroristes ne doit pas jeter l’opprobre sur l’ensemble des personnes  
appartenant à cette confession, qui n’ont strictement rien à voir avec les 
actes terroristes commis par des personnes qui, elles seules, doivent être 
tenues pour responsables.

Affirmer que tous les terroristes sont des musulmans est faux 
et revient à créer un lien direct entre le terrorisme et les  
personnes de confession musulmane, ce qui mène à la stigmatisa-
tion de toute une partie de la population en raison de sa religion. 

Si le contexte d’attaques terroristes en France est source de vives inquié-
tudes, les mesures prises pour y répondre ne doivent pas être discrimi-
natoires ni déroger à l’état de droit. Par exemple, prendre des mesures 
attentatoires aux libertés contre des personnes sans aucune preuve, en 
se basant sur leur pratique réelle ou supposée de la religion, viole le droit 
des citoyens à leur liberté de religion et leur droit à être traité de manière 
non-discriminatoire.

Par ailleurs, rappelons que le terrorisme, qui n’a pas de définition inter-
nationalement reconnue, est un phénomène qui remonte à l’antiquité, et 
n’a rien à voir avec une religion ou une communauté de pensée plutôt 
qu’une autre. De nos jours, tous les actes à caractère « terroriste » n’ont 
pas forcément de liens revendiqués avec l’islam. Entre autres exemples, 
les attentats d’Oslo et d’Utøya en Norvège en 2011, et ceux qui ont visé 
deux mosquées à Christchurch en Nouvelle-Zélande en 2019, ont été per-
pétrés par des individus se revendiquant de l’idéologie d’extrême-droite.

• « Le voile intégral est une menace pour la sécurité. »

Un certain nombre de restrictions clairement définies au port du voile 
intégral pour des motifs liés à la sécurité publique existe déjà dans la loi 
française : l’identification de la personne est prévue pour des contrôles 
d’identité, pour les contrôles aéroportuaires, pour des parents allant  
chercher leurs enfants à l’école, pour la remise d’un pli recommandé à la 
poste ou encore lors de la cérémonie de mariage. Toutefois, en l’absence 
d’un lien démontrable entre le port du voile et la mise en cause de la  
sécurité publique, il est impossible d’invoquer de façon globale l’argu-
ment de la sécurité publique pour justifier la restriction de la liberté  
d’expression et de religion qu’entraîne une interdiction complète du port 
du voile intégral dans l’espace public.

AR
GU

M
EN

TA
IR

E 
CO

NT
RE

 L
ES

 ID
ÉE

S 
RE

ÇU
ES

14

DI
SC

OU
RS

 T
OX

IQ
UE

S 
EN

VE
RS

 L
ES

 P
ER

SO
NN

ES
 M

US
UL

M
AN

ES

AR
GU

M
EN

TA
IR

E 
CO

NT
RE

 L
ES

 ID
ÉE

S 
RE

ÇU
ES

© REUTERS/Deanna Dent



Suivez notre actualité sur  :
 amnesty.fr


